فصلنامه علمی \_ ترویجی میقات حج، سال ۲۴، شماره ۹۴ صفحه (۶۶–۶۶)

# مسیرهای آسیایی حج جلوههای تاریخی و جغرافیایی

ابراهیم احدی قور تولمش\*

#### مِکیدہ

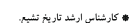
فرهنگی و اقتصادی منطقه پدید آورد. تحولات رخ داده در این منطقه، به وضوح در زندگی و فعالیت روزمره، به خصوص در مورد مسافرت و حمل و نقل زمینی و دریایی این مناطق انعکاس یافت، مسافرتی که تحت تأثیر شدید پیدایش و ظهور یک سفر حبی شناخته میشد و درآن مناطق به عنوان مبدأ یا مقصد سفرها مورد توجه قرار میگرفت. در دهههای ابتدایی ورود اسلام و تشیع به مناطق شرق و جنوب شرق آسیا، این مسیرها صرفاً جهت بازرگانی و تجارت مورد استفاده قرار میگرفت، اما بعداً با توجه به شاخصهٔ عامل انسانی، به یکی از مهمترین مسیرهای حج در تاریخ تبدیل شدند. این مقاله میکوشد آنچه در خصوص این موضوع موجود است را جمع آوری نموده و یک تصویر جامع از وضعیت تاریخی و جغرافیایی این مسیرها، که بهعنوان راههای آسیایی حج شناخته میشود، ارائه نماید. این تحقیق همچنین تلاش میکند تا روابط این مناطق با کشورهای عربی در عصر قبل از اسلام و همچنین تلاش میکند تا روابط این مناطق با کشورهای عربی در عصر قبل از اسلام و همچنین

مسیرهای زمینی و دریایی حج که مانند پرتویی به جلوههای تمدنی راههای این مناطق

ظهور اسلام در شرق و جنوب شرق آسیا، نقطه عطف بسیار روشنی در تاریخ سیاسی،

واژگان کلیدی: حج، راهها، مالایی، چین، آسیا، هند، شیعیان.

تابیده را مورد کاوش قرار دهد.





خصوص از زمانی که مسلمانان از اقصی نقاط جهان به سمت سرزمین مکهٔ مکرمه، برای ادای فریضهٔ حج سرازیر می شوند، این شاخصه بیشتر نمود پیدا کرده است. با توجه به مستندات تاریخی، این سفرها همواره با مشکلات متعدد و خطراتی همراه بوده که زائران هنگام مسافرت با آنها مواجه می شدند اما زائران به خاطر اعتقاد به خداوند و اشتیاق شدید و عمیق به کعبه و تمایل و علاقه شان جهت زیارت مرقد حضرت پیامبر سیسی و ائمه بقیع بینی به سمت مکه و مدینه روانه می شدند.

سفر حج به عنوان یک ویژگی برجستهٔ ظهور تمدن اسلامی شناخته شده است؛ به

راههای حج به وسیلهٔ بسیاری از دولتها و سلسلههای اسلامی، با هدف سرعت بخشی به سفر و افزایش تعداد مسلمانان برای حج از سراسر جهان ساخته و توسعه یافتهاند. آنها در دوران برگزاری حج از زائران مراقبت و حفاظت می کردند و با نشان دادن علاقهٔ زیاد خود به این مناسک مذهبی، ضمن جلب رضایت زائران، این اقدام و فعالیتها را بخشی از مسئولیتشان در قبال مردم خود می دانستند، (آرنولد توین بی، ۱۹۱۳م، ، ص۱۲۶).

اگر گفته شود که همواره سرزندگی و نشاط معنوی این سفر (حج) برای مسلمانان حتی از یک تزریق طبی که برای بدن آنها تأثیر مثبت دارد نیز بیشتر بوده است، مسلماً سخن به گزافه گفته نشده است. سفرهای حج برای زائران اقصا نقاط جهان اسلام که با صداقت و قلبی آکنده از ایمان و معرفت، حج را به عنوان یک نقطه عطف عظیم در زندگی خود می دانستند و یا آن را مکان مناسبی برای نشر دین می یافتند، دارای خیر و برکت معنوی و مادی زیادی بوده است. به عنوان مثال، تا قبل از قرن دهم و یازدهم، علمای بسیاری، به خصوص از شیعیان؛ مانند شیخ حسین بن ابراهیم تنکابنی و سیدمحمد مؤمن رضوی در شهر مدینه ساکن می شدند تا ضمن نشر دین، به بهره جویی از اماکن مقدس مدینه و مکه در ایام حج به ارائهٔ خدمات به حجاج بپردازند، (جعفریان، رسول، ۱۳۷۹، شماره ۴ ، س۱۸).

این نوع زندگی در طول تاریخ اسلام نشانگر عمق علاقهٔ قلبی مسلمانان به حریم معنوی الهی و مناسک مذهبی حج بوده است که منجر شده تا آنها با هجرت از کاشانه و دیار خود در کنار خانهٔ خدا و شهر مدینه مأوا بگیرند.

حجاج بسیاری یا از ابتدا به قصد اقامت طولانی یا دائم وارد مکه می شدند و یا پس از ورود به مکه، به دلایل متعدد، برای همیشه رحل اقامت می افکندند. تنوخی از اهتمام

حجاج متمول به کمک به فقرای مدینه، به ویژه علویان، یاد کرده (۱۹۷۸، ج۲، ص ۳۶) کشّی نیز ضمن اشاره به مشکلات مالی حجاج شیعه، از توقیع امام زمان علیهالسالام برای رفع این مشکلات سخن گفته است، (کشّی، محمد بن عمر، ۱۳۴۸ق. ، ج۱، ص ۵۵۷). در هر صورت هنگامی که حجاج پس از انجام حج به خانه خود باز می گشتند تجارب و یافتههای خود را با اطرافیانشان در میان می گذاشتند، (شریفه آی، ۲۰۰۵، ص ۱۳۰). گذشته از این، آنها در مسیر سفر به مکه با مردمی که با آنها هم مسیر بودند نیز ارتباط پیدا می کردند. این ارتباط گیری ضمن اینکه فرصتی برای تبلیغ فراهم می نمود، از طرفی برای افزایش تجارب و شناخت آنها در خصوص راهها و مسیرهای حج نیز حایز اهمیت بوده است.

مسافرتهای حج و راههای آن، بعدها به عنوان یکی از شاخصه های تمدنی در توسعهٔ نسبی و سطح دانش اسلامی برخی از جوامع انعکاس یافت. به منظور رسیدن به پیش زمینهٔ کافی در مورد حیات علمی جوامع اسلامی، مراودات و تحولات اقتصادی و اجتماعی آنها، لازم است مسیرهای حج از تمام جوانب مورد بررسی قرار گیرد؛ همچنین نقاط قابل تأمل نتایج این بررسیها و تأثیر تمدنی آن در سرزمینهای محل عبور حج گزاران؛ چه در مکه و چه در مناطق دور از آن (مبدأ و مقصد) بایستی مورد مداقه باشد، (عبدالقادر، ۱۹۸۲م، ، ج۱، ص۴).

مسیرهای آسیایی حج یکی از راههای اصلی حج در تاریخ اسلام بوده است. این راهها، شرق و جنوب شرق آسیا را به شبه جزیرهٔ عربستان متصل میساخت. مشهور ترین راههای حج در تاریخ اسلام \_ که با راههای آسیایی شناخته میشود \_ مسیر عراق (درب العراق) و مسیر دمشق (درب الشام) است. بر خلاف دیگر مسیرها که در خصوص آنها کتابهای متعددی نوشته شده است، اطلاعات بسیار کمی از مسیرهای حج از مناطق هند، چین و سرزمینهای مالزی وجود دارد.

این مقاله می تواند تلاش جامعی برای تدوین اطلاعات پراکندهای که به راههای حج این مقاله می تواند تلاش جامعی برای تدوین اطلاعات پراکندهای که به راههای حج این مناطق مربوط می شود و تلقی گردد که توسعهٔ تاریخی این راهها را بر اساس اصول جغرافیایی تبیین می کند (یعنی مکانهایی که سفر حج از آنجا شروع می شود و مکانهایی که در عبور این سفر قرار دارند). در نهایت این مجموعه قصد دارد که انواع مختلف مسیرهای حج، آثار و پیامدهای آن، و خطرات احتمالی پیش روی کاروانهای حج را بیان نماید.

#### مسیرهای حج در آسیا

زائران از مسیرهای متعددی برای رفتن به مکه استفاده می کردند. مکه شهری بود که قلوب مؤمنان به آن پیوند خورده و نگاههایشان همواره به سوی آن دوخته شده بود .آنها هرگز نمی توانستند اشتیاق دیدن این شهر و درک برکات معنوی غیرقابل وصف آن را پنهان کنند.

از سوی دیگر، شرایط سیاسی و اقتصادی نیز در فعال کردن مسافرتهای حج، نقش مهمی داشت. آثار تاریخی و جغرافیایی راههای آسیایی حج حاکی از یک تعامل بزرگ از ادغام و اشتراک بین فعالیتهای انسانی با اهداف حج بوده است که تداخل و فراز و فراز و فرود آن همواره حایز نوعی پیوستگی و تداوم بوده است. سفرهای مداوم تجاری در طول سال باعث می شد که بسیاری از جزئیات مربوط به راههای حج توسط مسافران یا جهانگردان که یا تاجر بودند و یا گاهی کاروانهای تجاری را همراهی می کردند، ثبت گردد. قارهٔ پهناور آسیا با توجه به داشتن گسترهٔ خشکی زیاد، همواره مسیرهای زمینی و دریایی طولانی و متفاوت زیادی را به خود شاهد بوده است؛ این مسیرها بسته به نوع استفادهٔ آنها؛ اعم از تجاری، حمل و نقل و مذهبی؛ مانند یک شبکهٔ بزرگ، تمام نقاط مهم را به هم وصل نموده و با توجه به موقعیت آن، به عنوان بستر ارتباط شرق دور با قارهٔ اروپا نیز مطرح بوده است. نظر به اهمیت مسیرهای تجاری و ائدولوژیک در حوزههای شرق و جنوب شرق قارهٔ آسیا، در ادامه نسبت به مناسبتهای این مناطق در مسیرهای زمینی و دریایی اشاراتی خواهیم داشت.

# جنوب شرق آسیا، هند و مناطق مالایس

بنا به گواهی تاریخ، روابط تجاری بین المللی اعراب با هند، از طریق دریا رونق خوبی داشت و هند بیشتر شبیه یک مرکز بازار آزاد بازرگانی بوده که از مدتهای زیادی بر تجارت بین المللی در اقیانوس هند تسلط داشته است. در پی محدود شدن نقش هندیان در تولید و تجارت، اعراب موفق به کنترل تجارت دریایی شدند. از طرف دیگر چینیها نیز در دهههای قبل از میلاد مسیح، اقیانوس هند را برای تجارت خود مورد استفاده قرار دادهاند.

مسيرهاي آسيايي حج جلوههاي تاريخي وجغرافيايي

در زمان سلسله تانگ [Tang dynasty] (۱۰۹-۹۰۸ قبل از میلاد) راه دریایی جنوب چین (که از شهر گوانگزو [Guangzhou] شروع می شد) تبدیل به گذرگاه رسمی و بین المللی تجارت دریایی شده بود، (فلتز، آر. سی، ۱۹۹۹م.). کشتی های چینی مسیر زیادی را بین چین تا بنادر هند غربی پشت سر می گذاشتند در حالیکه کشتی های اعراب مسافت کنارهٔ شرقی اقیانوس هند را طی می نمودند و از طریق دریای سرخ و سواحل یمن روانهٔ غرب هند و سواحل شرقی اقیانوس هند می شدند. در نتیجه آنها در مسیرشان با تاجرانی از چین و هند مواجه شده و محصولات آنها را خریداری می کردند. در مقابل اعراب نیز محصولات شبه جزیرهٔ عربستان را به آنها می فروختند که از بین آنها می توان به کالاهایی چون بوخور (که رواج بیشتری داشته است)، عطریات، مس، آدامس و مروارید اشاره نمود. بعد از اینکه محصولات خریداری شده از چینی ها و هندی ها به شبه جزیرهٔ عربستان می رسید، بازرگانان عرب آنها را به وسیلهٔ کشتی یا شترها از طریق جاده های ویژهٔ زمینی و راههای دریایی به ایران، عراق، شام، مصر و سواحل اتیوپی و اروپایی حمل و ویژهٔ زمینی و راههای دریایی به ایران، عراق، شام، مصر و سواحل اتیوپی و اروپایی حمل می کردند. این فعالیت تجاری با فعالیت و رواج آنچه که امروزه در قالب تجارت حمل و نقل بین غرب و شرق می گویند، به صورت مؤثری در آن زمان کاربرد داشته و انجام می یافت.

سفرهای حج هندیان بیشتر به صورت دریایی بود، اما با این وجود، بسیاری از زائران ترجیح می دادند مسیر زمینی را انتخاب نمایند؛ زیرا این مسیر نسبت به راه دریایی هند به عربستان نزدیک تر بود، مخصوصاً مسلمانان ناحیهٔ سند[Sindh] (پاکستان کنونی) که تحت سلطهٔ حکومت مغولان بودند بیشتر از مسیر زمینی استفاده می کردند. بنابراین، مسلمانان سند برای رسیدن به عربستان، قطعاً بایستی از ایران عبور می کردند.

با این حال، کاروانهای زمینی و دریایی حج که از هند، بنگلادش و پاکستان عازم سفر می شدند توسط عدهای از مردم همین مناطق، مدیریت و تولیت می شدند. در حالی که غلبه و روی کار آمدن صفویان به تأسیس حکومت شیعی انجامید و بنا به دلایل مذهبی که در تقابل اهل سنت قرار داشتند، باعث غیرفعال شدن راههای زیارتی زمینی هندیان شد. ظهور پرتغالی های طرفدار جنگهای صلیبی در اقیانوس هند و سواحل کشورهای

عربی در آغاز هزارهٔ دوم میلادی نیز منجر به انسداد و محدودیت سفرهای دریایی و مخصوصاً راه دریایی حج شد. بر اثر این تحولات، شمار زیادی از زائران هندی ترجیح دادند علی رغم وجود ریسک زیاد از ناحیهٔ دولت صفویان، از طریق سفر زمینی به حج مشرف شوند.

روابط تجاری تنها چین، هند و کشورهای عربی را به همدیگر مرتبط نمی ساخت بلکه تمامی اهالی ساکن در حاشیهٔ اقیانوس هند ـ که مالایی ها نیز در میان آن ها هستند ـ را شامل می شد. مالایی ها در سرزمینهایی ساکن بودند که محل عبور تجار عرب بود، در نتیجه تماس آن ها با اعراب اجتناب ناپذیر بود، به خصوص با توجه به اینکه برخی مزاحمت ها و آشوبهایی در آن منطقه باعث بی ثباتی در امر تجارت آن ها شده و در نتیجهٔ این امر رونق و اهمیت تنگهٔ مالاکا را بیشتر کرده بود، (محمد یوسف، ۱۹۹۲، ترجمه دکتر مظفر تات، ص۵۴).

به عنوان مثال، در سال ۲۶۶ق. ۸۷۹م. بر اثر انقلاب چینی ها که به رهبری هانگ شو اتفاق افتاد، راه های تجاری بسته شد. این انقلاب از شهر کانتون که مر کز تجارت چین و جهان اسلام بود آغاز شد. در پی آن، سیاست چین نسبت به تجار خارجی و بنادر تغییر یافت و به دنبال آن، راههای تجاری نیز بسته شد. در نتیجه، بسیاری از تجار مسلمان تصمیم گرفتند که به سمت مجمع الجزایر مالایی رو کنند که در آنجا مورد استقبال مردم واقع شده و روند تجارت آن ها آسان تر شد. مسعودی هنگام نقل داستان تاجر سمرقندی که از خانهٔ خود با کالاهای بسیاری به سمت عراق رفته و از سمت بصره به سوی عمان حرکت می کند و سپس به کداه [Kedah] (تلفظ احتمالی کله، ساحلی در غرب شبه جزیرهٔ مالایا) می رسد و در آنجا با تاجران چینی تجارت می کند، آورده است:

«کشتی های مسلمانان که از سیراف و عمان می آیند در کداه توقف می کنند، سپس آنها با تاجرانی که در حال ترک چین هستند به یک جا جمع می شوند؛ پیش از این سابقه نداشته که کشتی های چینی از مسیرهای عمان، سیراف در سواحل ایران، سواحل بحرین، ابله و بصره استفاده کنند، (مسعودی، ۱۸۶۱م. ، ج ۱، ص ۲۴۱).

با توجه به اینکه پیشتر رابطه بین مردم مالایی و اسلام به صورت رسمی به وسیلهٔ عوامل بازرگانی برقرار شده بود، این وقفهٔ تجاری یک حادثهٔ بسیار مهمی در تاریخ

مسيرهاي آسيايي حج جلوههاي تاريخي و جغرافيايي

اسلامی این منطقه محسوب می شد. تجار عرب؛ به ویژه حضرمی ها به این منطقه آمده و ساکن شدند، (فریتیش، یو. و کلرنس اسمیت، ۱۹۹۷م.).

این امر به طرز موثری آغاز تدریجی و گسترش نرم اسلام در سرزمین مالایی به سدهٔ مشخص نمود. بنا به شواهد تاریخی، حضور رسمی اسلام در مجمع الجزایر مالایی به سدهٔ هفتم هجری باز می گردد. در موزهٔ محلی جاکارتا یک سنگ باستانی به نمایش گذاشته شده است که از یک مقبره کشف شده و بر روی آن خطوطی به زبان عربی حکاکی شده است، (سزار،ای.ام، ۱۹۶۶، ص۴۶). حکاکی های موجود مرگ اولین حاکم مسلمان در شمال سوماترا را ثبت کرده که در سال ۶۹۶ق. در شهر پازی [Pasay] ساکن بوده است. بر اساس این سنگ نوشته، حاکم مسلمان با لقب «شاه خوب» شناخته می شد و از طرف دیگر آچه [Aceh] (منطقهای در اندونزی امروزی) نقش نسبتاً حیاتی را در تجارت بین المللی و ار تباطات فرهنگی ایفا می کرد، (محمد، د و الف. نوح، ۱۹۷۷م.).

در خصوص حضور شیعیان در سرزمینهای مالایی اخبار مختلفی در دست است، هم اکنون قریب به چهار میلیون از سادات همراه با شجره نامههای مشخص که سلسله نسب آنها را معین کرده است در آسیای جنوب شرقی حضور دارند، (ربانی، محمدعلی، ۱۳۹۲م.). این سادات خود را از اعراب حضرموت و منتسب به دو تن از فرزندان علی اسمی دانند. البته اغلب این سادات پیرو مذهب شافعی و اقلیتی نیز شیعه هستند. در خصوص علل و کیفیت حضور این سادات که فرزندان فردی به نام احمد بن عیسی المهاجر بودهاند و در اثر جور و فشار امویان و سپس عباسیان به این مناطق آمده اطلاعات دقیقی در دسترس نیست اما اشاراتی از شخصیت و زندگی احمد مهاجر توسط عبدالله بن نوح در قالب یک کتاب در دسترس میباشد، (رک: محمد ضیاء شهاب، عبدالله بن نوح، قالب یک کتاب در دسترس می باشد، (رک: محمد ضیاء شهاب، عبدالله بن نوح، صورت ترددی و موقت به این منطقه رفت و آمد داشتند و در دورههای بعد، این منطقه را به عنوان سکونت گاه خود انتخاب کردهاند و یا نکتهٔ دیگر اینکه مقصد ابتدایی و اصلی آنان شبه قارهٔ هند بوده است. سادات پس از اقامت در ایران و هند، در ادامهٔ مسیر خود و با هدف تجارت و تبلیغ، راهی چین و مجمع الجزایر مالایی شدند و به مرور زمان، در

آنجا سكونت گزيدند، (همان.).

در هر صورت بسته شدن مجدد بنادر دریایی چین در قرن هشتم هجری توسط سلسله مینگ، تا حد گستردهای موجب بهبود روابط اعراب با مالایی ها شد. بعد از آن سرزمینهای مالایی به پارهای از جهان اسلام تبدیل شد که راه را برای آنچه که در تاریخ اسلام بعنوان مسیرهای حج شناخته می شود، هموار نمود.

مسلمانان مالایی دلبستگی شدید به مکه و مدینه دارند و به سنتهای نبوی عشق می ورزند. این علاقهٔ آنها در طول تاریخ باعث شده تا همواره یک پای ثابت آنها در سفرهای زیارتی و حج باشد. همواره تعداد حج گزاران کشورهای جنوب شرق آسیا نسبت به سایر نقاط قارهٔ کهن بیشتر بوده است و این در وضعیتی بوده که شرایط اعزام به این سفر بر اثر موانع تأثیر گذار طبیعی و انسانی با مشکلات و صعوبتهای فراوانی به همراه داشت. در هر صورت مسلمانان مجمع الجزایر مالایی بیشتر از طریق سفر معمول دریایی، سمت دریای سرخ و بندر جده حرکت نموده و به مکه و مدینه مشرف می شدهاند.

#### جاده ابريشم

روابط تجاری پر رونق همواره نقش مهمی در محکم نمودن روابط بین کشورهای پراکنده قارهٔ آسیا ایفا کرده است. فعالیتهای بازرگانی بین خاور دور و آسیای میانه و غرب، از زمانهای دیرین (تقریباً قبل از میلاد مسیح) رواج داشته است. تجارت از طریق راههایی انجام میشد که برای تأمین نیازهای زندگی و بر اساس تمایل ذاتی به تبادل کالا و نیروی کار توسط مردم هموار شده و مورد استفاده قرار می گرفت. این راهها در حد گستردهای تنوع پیدا نموده و به مسیرهای مختلف منشعب شده است و در کل برای تردد مردم در آن زمان از نظر امنیتی نیز بهبود یافته بودند، (وینک. ای، ۲۰۰۲م.، ص۴۴).

راههای دریایی و زمینی مختلف و زیادی در تاریخ ارتباطات عرب با خاور دور شناخته شده اند که در این میان برجسته ترین و متمایز ترین آنها مشهور به جادهٔ ابریشم است. فارغ از در نظر گرفتن سابقه مذهبی و سکونت مکانی، این جاده برای بسیاری از مردم دنیا بسیار شناخته شده و معروف می باشد.

بيرها*ي آسيايي حج ج*لوههاي تاريخيو جغرافيايي

جاده ابریشم توسط چینی ها که علاقه زیادی به تقویت تجارت زمینی با جنوب آسیا، کشورهای عربی، اروپا و شمال آفریقا داشتند ساخته شد، (الیوسف. وی، ۲۰۰۱م. ، ص ۴۳). علت نامگذاری این راه به خاطر تجارت کالای حیاتی ابریشم بود که بین کشور چین با دنیای غرب انجام می شد. بر اساس اکتشافات باستان شناسان جادهٔ ابرایشم در ابتدا، در زمان حكومت سلسلهٔ هان [Han dynasty] در سدهٔ نخست قبل از ميلاد ساخته شـده است. این راه در آن زمان به دو شاخه منشعب می شد؛ یکی جادهٔ شمالی که از بعد از رسیدن به سمرقند، مرو و ایران از جنوب رشته کوههای البرز به سمت تیسفون و غرب پیش می رفت و از طریق سواحل مدیترانه و انطاکیه شام به اسکندریه مصر می رسید و مسیر دیگری جادهٔ جنوبی بود که بعد از گذر از کاشغر و کابل (افغانستان امروزی) به سمت بندر کراچی و از طریق راه دریایی خلیج عدن و دریای سرخ و(کانال سوئز امروزی) به اسکندریه و روم می رسید، (آیرن و برونستون، ۱۹۸۶م. ، ص۲۶۷) به خاطر این پیچیدگی راههای زمینی جابجایی شرق و غرب به طرز مؤثری تنگاتنگ شده بود.

تاریخ چین نشان

گردو، خیار و فلفل سیاه

از طریق راههای غربی

وارد می شده است. در

زمان سلسلهٔ تانگ (قرن

۷ و ۹ میلادی) واردات



(نقشه (تفکیک مسیرهای شمالی و جنوبی جاده ابریشم)

یر ندگان، حیوانات کمیاب، جواهرات، ادویه جات، ظروف چینی و همچنین سکههای طلا و نقره توسط چین از سرزمینهای غربی باعث رونق جادهٔ ابریشم شد. موسیقی، رقص، غذا، لباس و لوازم آرایشی نیز از غرب و آسیای میانه وارد چین شد، (بولنویس. ال، ۲۰۰۵م.). از طرف دیگر چین نیز محصولات و صنایع منحصر به فرد خود مانند فن كاغذسازي، چاپ، اندود كارى [Plastering] ، ظروف چيني و قطب نما را با موفقيت به غرب صادر نمود، (هابکیرک. پی، ۱۹۸۰م.).

این صادرات و واردات از طریق جادهٔ ابریشم انجام می شد و در سرعت بخشی به فرآیند توسعهٔ تمدنی بین ملتها تأثیر زیادی داشت. به واسطهٔ برخی کالاها و اجناسی که در شهر حیره [Al-Hirah] وجود داشت راه برای تجارت و روابط فرهنگی بین کشورهای عربی و چین هموار شد. حیره (شهری واقع در جنوب مرکزی عراق) تحت حاکمیت ایران و انطاکیه و سپس حاکمان بیزانسی بود. قبل از اسلام، ایران و انطاکیه به طور مکرر توسط اعراب برای اهداف تجاری مورد بازدید و سیاحت قرار می گرفت، (همایش بین المللی جادهٔ ابرایشم، ۱۹۹۰م.).

حیره به علت موقعیت جغرافیایی اش محل برخورد و تماس فرهنگهای ساسانی و یونانی رومی و مسیحی بود. ابتدا خود از این فرهنگها تأثیر می گرفت و بعدها حتی این فرهنگها را به اعراب ساکن در شبه جزیرهٔ عربستان منتقل کرد. مسلماً تجارت و مسیرهای تجاری راه اصلی انتقال فرهنگ بودند. بین حیره و اعراب مناطق مختلف شبه جزیرهٔ عربستان، روابط تجاری گستردهای وجود داشت. تجار حیری در سراسر عربستان در رفت و آمد بودند و بین اعراب این مَثُل زبانزد بود که «سرزمینی را نمی بینی که در آن حیری نباشد»، (جواد علی، ۱۹۷۱م. ج ۷، ص ۲۹۶).

البته جادهٔ ابریشم تنها راه ارتباطی شبه جزیرهٔ عربستان با آسیا و شرق دور نبود. از مدتها پیش اقیانوس هند به عنوان یکی از فعال ترین راه دریایی که همهٔ جزایر و کشورها را به همدیگر وصل می کرد، مورد استفاده قرار می گرفت. اهمیت جادهٔ ابریشم اساساً بعد از تحولات سیاسی و اقتصادی، که در سدهٔ ۹ میلادی در آسیا و اروپا به وجود آمد، کاهش یافت. به خصوص با توسعهٔ فنی و تکنیکی در صنعت دریانوردی، راههای دریایی نقش مهمی در تجارت به وجود آوردند. علاوه بر آن در پی شرایط متزلزلی که در جنوب آسیای میانی بر اثر حمله مغولان در شمال هند و ظهور صفویان در ایران بوجود آمد جاده ابریشم بتدریج اهمیت خود را از دست داد، (جری، اچ. بی، ۱۹۹۳م.). با هجوم مغولان به سرزمینهای شرقی اسلامی در قرن هفتم، حج گزاری مسلمانان این خطه بسیار دشوار شد. چنگیزخان با این استدلال که «سراسر جهان خانه خداست» از

— مسیرهای آسیایی حج جلوههای تاریخی و جغرافیایی

حج گزاری مسلمانان قلمرو خود جلوگیری کرد، (ابوالغازی بهادرخان، (۱۲۸۷ق. ۱۸۷۱م.)، ۱۹۷۰م.، ج۱، ص۱۳۰۰. از نظر جانشینان او نیز تا پیش از مسلمان شدنشان، بیشک مسئله همین گونه بوده است، چون تا مدتهای مدید راه حج در قلمرو وسیع مغولان تا سال ۶۶۶ هجری، (فاسی، محمدبن احمد، ۲۰۰۰، ج۱، ص۲۵۹) بسته بود.

صفویان و امپراتوری قدر تمند عثمانی که کنترل بسیاری از کشورهای اسلامی را در دست داشتند به عداوت و کینه توزی عمیق با یکدیگر مشهور بودند. نهایتاً صفویان در اثر دشمنی های عثمانی فعالیتهای تجاری که برای تامین کالا توسط این امپراتوری انجام می شد را محدود و مختل کردند و در پی آنجاده ابریشم تدریجاً اهمیت خود در مسیر زمینی از شاخه جنوبی را از دست داد، (شوقی،ای. کی. تو، ۱۹۹۱م،، صص۱۰۷-۸۷).

علی ایحال، فن پیدا کردن راه و راهبری در مسیرهای تجاری مانند جاده ابریشم برای هرکسی که با انگیزه سفر حج عازم مقصد می شد یک ضرورت تلقی می شد چون هیچ راه جایگزین دیگری وجود نداشت. این نوع ادغام بین راههای تجاری و حج منجر به اختلاط دو موضوع با هم شد و همانگونه که قبلاً هم اشاره کردیم سفر حج تا حدی بعنوان مقولهای مجزا از کاروانهای تجاری مطرح نبوده است. جاده ابریشم مصداق بارز این امر است که قبل از ظهور اسلام و پنج قرن قبل از میلاد مسیح ساخته شده بود. اینجاده از آنزمان به مدت بیش از ۱۵۰۰ سال فعال بوده و اهمیت آن محدود به روابط تجاری بین کشورها نبوده است بلکه اینجاده گذر گاه فرهنگی و اجتماعی مناطق اطراف نیز بوده است، (هرمتا، جی، ۱۹۹۴م، ۲۰، ص۱۶۹۸).

بنابراین، بتدریج اهمیت جاده ابریشم از اهداف تجاری و بازرگانی فراتر رفته و به ارزشهای انسانی تعمیم و گسترش یافت، (فلتز، آر. سی، ۱۹۹۹م.). مذاهب و ایدئولوژی ها در طول تاریخ از طریق جاده ابریشم به سرزمینهای اطراف منتقل شده است همانگونه که بودائیسم و اسلام از این طریق در آسیا گسترش یافت، (هو.ام. وی، ۱۹۹۰م. ص۴۶ و ۱۳۶۵). تردد شیعیان با اهداف تجاری و بازرگانی نیز بعنوان یکی از عوامل نشر تشیع درشرق و جنوب شرق آسیا با این نوع تعامل فرهنگی بوده است.

استفاده از جادهٔ ابریشم، تنها برای گسترش اسلام در شرق، زیر سُم اسب فاتحان

مسلمان نبود، بلکه این جاده برای سفر حج و زیارت شهر مکهٔ مکرمه ـ که آغاز اسلام از آنجا بود ـ مورد استفاده قرار گرفت.

از قرن دوم هجری، آسیای میانه به یکی از ایستگاههای اصلی سفر حج تبدیل شده بود. اسلام در این مناطق گسترش یافت و حتی فراتر از آن نیز به مناطق غرب و مرکزی چین نیز رسید. در نتیجه شهر چینی کاشغر، (یاقوت، ۲۰۰۹م.، ج۳، ص۵۴) به صورت کامل به اسلام روی آورد و از طریق سمرقند با جهان اسلام رابطه برقرار کرد، (یاقوت، ۲۰۰۹م.، ج۳، ص۵۴). کاشغر از شهرستان های ناحیهٔ خودگردان سین کیانگ در شمال باختر جمهوری خلق چین امروز است و از شهرهای کهن چین به شمار می رود و به مروارید جادهٔ ابریشم نیز ملقب شده است.

على رغم فقدان اطلاعات تاريخى كافى از جزئيات و زمان دقيق آغاز سفرهاى حج در اين دوران، پيوند بين روايات تاريخى و اين واقعيت كه حج به عنوان فرع پنجم در دين اسلام تلقى مى گردد، هيچ شكى را باقى نمى گذارد كه سفرهاى حج در اين مناطق از ابتداى قرون اوليهٔ اسلام داير بوده است. اين فرضيه با توجه به احساس دينى قوى افراد تازه مسلمان شده و انجام پرشور و توام با ايمان مناسك و اعمال حج توسط اين افراد، تقويت بيشترى پيدا مى كند. هرچند اصولاً اين بحث نياز به بررسى و تحقيقات زيادى دارد.

جادهٔ ابریشم از چین شروع شده و تمدنهای باستانی واقع در سواحل مدیترانه را به همدیگر پیوند می زد. اینجاده منحصر به یک راه نبود بلکه شبکهای از مسیرها بود که از چین آغاز و به نقاط مختلف منتهی می شد. دو شاخهٔ بسیار مهم از بین این شبکه راه ها در آن زمان بیشتر قابل توجه بود که شامل مسیر شمالی و جنوبی بود. مسیر شمالی از چین شروع شده و از مرزهای شمالی آسیای میانه عبور می کرد و به بلگراد (در صربستان امروزی) می رسید و در ادامه با عبور از اروپای شرقی و شبه جزیرهٔ کریمه تا دریای سیاه، دریای مرمره و شبه جزیرهٔ بالکان و ونیز پیش می رفت، (جری، اچ. بی، ۱۹۹۳م. ، ص۳۳).

مسیر جنوبی با گذر از انطاکیه (شمال سوریه) و برخی شهرهای شیعه نشین عراق به رشته کوههای زاگرس، همدان، مرو، بلخ، سمرقند، کاشغر و ترکستان در شمال غرب چین که بازارهای ابریشم در آنجا واقع شده بود، می رسید. جادهٔ جنوبی به سمت جنوب

ادامه مسیر داده و وارد سرزمین خیان می شد که ابریشم در آنجا تولید می شده است، (نیکولاز، ۱۹۸۷م. ، ص۲۱۶).

طبق اسناد تاریخی، مسیرهای شمالی و جنوبی جادهٔ ابریشم نقش اساسی در تحولات فرهنگی سدهٔ چهارم و پنجم هجری داشته است، در این دوران سلسله سلاجقه بر مناطق بسیار زیادی تسلط داشتند و این مناطق شاهد اوج تحول فکری و فرهنگی خود

بودند کسه اطلاعات روشنی از سفرهای حج که گاه توام با سفرهای علمی به سراسر جهان بود، به ما ارائه می کند. مسیر جنوبی که از



### نقشه (شبکه راههای جاده ابریشم)

آغوش سرزمین ایران و عراقین گذر می کرد، شاهد تحولات زیادی بوده است. تا ابتدای قرن دهم به علت حاکمیت مذهبی اهل سنت بر سلسلهها و حکومتهای منطقه مشکلات و موانع سر راه حجاج و کاروانهای تجاری مسیر جنوبی جادهٔ ابریشم از اختلافات مذهبی و ایدولوژیک دولتها نشأت نمی گرفت و احیاناً موانع و یا محدودیتهای به وجود آمده بین دولتها صبغهٔ امنیتی و مدیریتی داشته است.

تعطیلی سی سالهٔ حج در ایام سلطنت طغرل سلجوقی در اواسط قرن پنجم، بهخاطر ضعف امنیت راهها و ناتوانی دو دولت (سلاجقه و عباسی) در ادارهٔ آن و یا محدودیتهای ناشی از همین علت در ایام حکومت آل بویه از مصداقهای این امر بوده است. بعد از روی کار آمدن حکومت صفوی و جبهه گیری با حکومت عثمانی، رویکرد جدیدی با انگیزههای رقابتی در زمینهٔ مسائل مذهبی، سیاسی و اقتصادی در منطقهٔ به وجود آمد،

سیرها*ی* آسیای*ی حج ج*لوههای تاریخیو جغرافیایی

ممانعت و محدودیتهای عثمانیان برای حجاج و کاروانهای تجاری ایرانی و در مقابل ایجاد کاروانسراها و تمهیدات لازم برای زیارت مشهد مقدس برای جبران سفر حج و روی آوردن به تردد و تجارت دریایی توسط شاه عباس باعث به حاشیه کشیدن سفر حج ایرانیان و تعاملات آنها با کشورهای شرق و استفاده از روابط دریایی کشورهای اروپایی گردید. حملهٔ مغولان نیز پیش تر باعث کاهش و حتی تعطیلی تردد از مسیر جادهٔ ابریشم برای اهداف تجاری و زیارتی شده بود، (ابن فهد، عمر بن محمد، ج۳، صص ۳۱-۳۱).

با این حال، عوامل فوق در قالب شرایط مقطعی بوده و تعامل فرهنگی و تجاری در قرن هشتم بر اثر حملات تبتی ها به واحه های شمالی از هم گسیخت. در قرن ۹ و ۱۰، با روی آوردن تبتی ها به بودائیسم، این جاده مجدداً ثبات خود را به دست آورد، (لمبارد، م.، ۱۹۹۸، ص۴۱).

جادهٔ ابریشم که چین را به جهان اسلام متصل می کرد از لحاظ اقتصادی، اجتماعی و فرهنگی نیز در طول مسیرش دارای شاخصههای فعال و گوناگون بوده است. از کاشغر تا سمرقند، بلخ، مرو و همدان، فعالیتهای بشری در تمام اشکال و جنبههای مختلف خود ساری و جاری بود که می تواند مصداق این تنوع شاخصهها باشد.

در طول تاریخ در فلات ایران شهرهایی به وجود آمدند که علت تأسیس آنها متکی به برخی عوامل بوده است. این شهرها و ساکنانش به طور پیوسته توسط تورانیان تحت محاصره بودند به همین خاطر در احاطهٔ یک دیوار دژ مانند عظیم قرار می گرفتند تا از شهر و محصولات خود در برابر حملات محافظت نمایند. از این نمونه شهرها می توان به بخارا، سمرقند و دربند در زمان سلسلهٔ ساسانیان اشاره نمود. علاوه بر این روشهای دفاعی و امنیتی، مسلمانان مراکز دیگری نیز در مرزهای شرق و شمال آسیای میانه برای حفاظت از سرزمینهای خود به وجود آوردند که این مراکز به عنوان اهداف نظامی نیز در منطقهٔ مورد استفاده قرار می گرفت، (همان، ص۸۹). قلاع و دژهای اسماعیلیان در نواحی مرکزی ایران و خراسان نیز از این نمونه مراکز بوده است. در ابتدا این مراکز تنها برای اهداف نظامی مورد استفاده قرار می گرفت اما بعدها تبدیل به مکانی برای کسب دانش و تبلیغات نظامی مورد استفاده قرار می گرفت اما بعدها تبدیل به مکانی برای کسب دانش و تبلیغات دینی در آسیای میانه شد. این مسأله به وضوح بیانگر ارتباط بین راههای تجاری و حج در گسترهٔ این مناطق می باشد و به ما این نگاه عمیق را می دهد که چگونه سفرهای حج در گسترهٔ

— مسيرهای آسيايی حج جلوههای تاريخیو جغرافيايو

سرزمینهای اسلامی رایج شد و حاکمان اسلامی چگونه بر این فرایند و جنبههای مختلف جادهها کنترل و مدیریت داشتند، (همان.).

#### شرق آسیا و مناطق چین

راههای دریایی که نقاط دور سرزمین چین را به هم وصل می کرد، متنوع و متفاوت بود. مروزی که در سده ۱۲ میلادی می زیست، به راه تجاری که اعراب را به چین می رساند، اشاره کرده است: «اولین بندر دریایی که هنگام طی مسیر از چین در امتداد دریا می بینید در شهر لوگیر ا واقع شده است، سپس شهر خانفو [Xuanfu] است که از شهر لوگیر بزرگتر و دارای یک رودخانهٔ بزرگ آب شیرین است و از وسط این شهر می گذرد که روی آن پلهایی نیز بنا شده است. در یک طرف رودخانه، بازارهایی برای تاجران خارجی وجود دارد و طرف مقابل رودخانه در اختیار تاجران محلی است و معمولاً تاجران ایرانی و عرب از آنجا دیدن می کنند»، (المروزی. شرف الزمان، ۱۹۴۲، ص ۱۰).

به طور کلی، سفرهای دریایی بسیار مهم که بین چین، کشورهای عربی و کشورهای عربی و اسیا معمول بود، از کانتون [Guangzhou, Guangdong, China]، کشورهای غرب آسیا معمول بود، از کانتون [Ningbo]، نیگبو [Hangzhou] و دیگر بنادر تجاری بین المللی واقع در دریای جنوب شروع می شد، سپس در امتداد ساحل به سمت جنوب تا جزیرهٔ کاندائو (Con dao island) در ویتنام پیش می رفت، (میلز، جی.وی، ۱۹۷۰).

سفر دریایی به سمت جنوب و با حرکت از فان رانگ و ناترانگ (در شرق ساحل ویتنام و جزیره چام [Tho Chu island]) به سمت تنگه مالاکوا [Malakwa] در جنوب ادامه پیدا می کرد و سپس این مسیر به شمال می رسید و به غرب ادامه می یافت تا به سریلانکا که در سمت مقابل قسمتهای شمالی هند قرار داشت برسد، (لیواتس، ال، ۱۹۹۴). با ادامهٔ مسیر به سمت غرب تا تنگهٔ هرمز پیش می رفت که در آنجا مسیر دریایی

به نظر میرسد مقصود شرف الزمان مروزی شهر Luqiao است که در نزدیکی و قرینهٔ شهر خانفو میباشد.

به دو بخش منفک می شد: مسیر اول در امتداد خلیج فارس تا ابله [Al Ablah] (نزدیک نهر شط العرب شمال شهر بصرهٔ کنونی) پیش می رفت و ادامهٔ مسیر به سمت شمال در رودخانهٔ دجله به بصره و نهایتاً به بغداد می رسید. مسیر دیگر به سمت خلیج عدن در انتهای جنوب غربی شبه جزیرهٔ عربستان ادامه پیدا نموده و به جده و دیگر بنادر دریای سرخ می رسید.



نقشه (مسیر دریایی تجارت چین)

از نقطه نظر فرهنگی، از طریق همین راههای زمینی و دریایی، دین و ایدئولوژی، بر ترکهٔ شتر و یا کشتی به سراسر جهان گسترش یافت و این امر، راه اسلام را برای ورود هرچه آسانتر به خاورمیانه و آسیای شرقی هموار ساخت. علاوه بر این، در نتیجه، تجربهٔ طولانی فاتحان و بازرگانان مسلمان که در پی ترویج و تبلیغ اسلام بودند، جغرافیای این سرزمینها نیز شناخته شده بود. برای همین در زمان خلافت خلیفهٔ سوم؛ عثمان بن عفان در آغاز سدهٔ سوم هجری هنگامی که مسلمانان برای اولین بار وارد چین شدند، برای ورود و رسیدن به چین مدت زیادی معطل نماندند، (السمیر، ف، ۱۹۷۷، ص۱۱۲).

مسلمانان به صورت رسمی در دوران خلافت عباسیان و حکومت هارون الرشید در سدهٔ هفتم هجری در آراکان [Arakan] (که امروزه به برمه مشهور است) ساکن شدند، (الحداد، الف، ۱۹۸۵، صص ۱۹۱\_۱۸۸۱). آنها همچنین در فتح سرزمینها از آسیای میانه تا شمال چین موفقیتهایی به دست آوردند، هنگامی که مسلمانان توسط فرمانده معروف عرب، قتبة بن مسلم الباهلی رهبری می شدند، وی عمداً به فاتحان عرب اجازه داد تا در



مسيرهای آسيايی حج جلوههای تاريخی و جغرافيايی

آسیای میانه ساکن شده و با جامعهٔ آنها ادغام شوند. در پی این امر، یک جامعهٔ جدید با فرهنگ عربی و اسلامی تأسیس شد، بعد از فتح آسیای میانه نیز اعراب مهاجر زیادی که به-دنبال اقامت دائم و همیشگی بودند در آن مناطق برای مدتهای زیادی ساکن شدند.

علاوه بر حضور بازرگانان شیعه در مناطق چینی، عده ای از علویان مناطق اسلامی نیز در این ایام قبل از سال ۷۵۰ میلادی بین سالهای ۱۰۷ لغایت ۱۳۰ هجری قمری بر اثر شکنجه و فشارهای حاکمان اموی به چین فرار کرده و در آنجا پناهنده شدند، (قربانی، زین العابدین، ص۲۱۶).

شاید اولین گروه از شیعیان که وارد چین شدهاند، همین گروه باشند، اما در سنوات و قرون بعدی، از ادامهٔ حیات اعتقادی و سیاسی این افراد اخبار و اطلاعاتی در دست نیست. در هر صورت بر اثر حضور مسلمانان در این مناطق، نوعی تعامل فرهنگی پویا مبتنی بر غالبیت زبان عربی به وجود آمد و بعد از آن زبان عربی به عنوان زبان رسمی در این مناطق ترویج یافت.

بنابراین، به نظر می رسد، سکونت در این مناطق، رفته رفته منجر به رشد جنبش فکری در آسیای میانه شد؛ زیرا آثار این جنبش توسط تعداد زیادی از دانشمندان، شاعران، نویسندگان و فیلسوفان مسلمان آنزمان که در این مناطق ظهور کرده و در کل جهان اسلام تأثیر گذار بودند، آشکارا انعکاس یافت. تمامی این تحولات، موجب به وجود آمدن نوع دیگری از سفر به غیر از سفرهای تجاری «سفر حج» گردید که برای سالها پایدار و غالب بود. نوع جدید سفر اساساً برای انجام اعمال حج و تقویت روابط با کشورهای اسلامی به خصوص مکه و مدینه در آن زمان بود، (آمولد، تی دیلو، ۲۰۰۰م).

زائران چین و کشورهای اطراف آن، که به اسلام روی آورده بودند، شانس بسیار اندکی داشتند که اعمال حج بجا بیاورند؛ زیرا این سفر می توانست تنها یکبار در طول عمر آنها روی دهد و با توجه به دوری مسافت بین مکه و مدینه با چین و خطراتی که در راه با زائران قابل تصور بود، هیچ تضمینی برای بازگشت سالم آنها به خانه شان در کار نبود. بنا به روایت مسعودی تنها تعداد کمی از آنها می توانستند با تنی سالم به خانه شان بازگردند چون لازمهٔ تشرف به مکه، پیمودن راهی بود که ۴ ماه طول می کشید و همان

مدت زمان نیز برای بازگشت از مکه به خانه لازم بود، (مسعودی، ۱۸۶۱، ج۱).

با توجه با اینکه اطلاعات چندان مفیدی از سفر حج چینیها در دسترس نیست، ممکن است قسمتی از حقایق این سفرهای اندک که با این شرایط انجام می گرفت، پشت پرده بماند. وقتی مسلمانان چینی تصمیم به تشرف حج می گرفتند، دست کم ۶ ماه قبل از ایام حج حرکت می کردند و از دیار خود خارج شده و از کوهستان کونلون Kunlun] ایام حج حرکت می کردند و از دیار خود خارج شده و از کوهستان کونلون Mountains] که در میان چین و هند قرار داشت عبور می کردند. برای عبور از این کوهستان دو راه وجود داشت؛ یکی از آن در مسیر خود چاههای آب و روستاهایی را در طرفین داشت که عبور کردن از آن حدود سه ماه طول می کشید و دیگری که مسیر سخت اما نزدیک بود و از جاهایی عبور می کرد که هیچ نشانی از حیات در آن نبود و مملو از خطرات بود و مدت یک ماه برای عبور از آن زمان مورد نیاز بود.

اگر زائر چینی تصمیم می گرفت که از راه دوم عبور کند نیاز به دو اسب داشت تا بر یکی خودش سوار شده و بر دیگری وسایلش را بار نماید. این مسیر فاقد هر گونه امکانات بود و یک رهگذر اگر خوش شانس بود می توانست تعدادی از اجساد افرادی را بیند که در ایام اعزام به حج همان سال یا سال گذشته در راه مرده بودند.

بعد از گذر از کوهستان، زائران به کشمیر، در شمال هند می رسیدند. سپس آنها مسیر خود را به طرف «سند» ادامه می دادند که در آنجا یکی از اسبها و مقداری از کالا و بار خود را فروخته و به سمت کراچی [Karachi] یا بمبئی [Mumbai] ادامه مسیر می داند تا از آنجا از طریق راه دریایی عازم بندر جده و سپس شهر مکه شوند. ا

این سفر گاهی حدود ۶ ماه طول می کشید و گاه نیز این زمان به یکسال می رسید. بسیاری از زائران ممکن بود بنا به دلیل یا دلایلی دیر به مکه رسیده و موسم حج را از دست می دادند. در این صورت آنها می بایست برای انجام حج تا سال آینده در مکه ساکن شده و منتظر می ماندند.

۱. مسلمانان چینی و رؤیای حج، برگرفته " از سایت [www.asiapcool.com ۴ اکتبر ۲۰۰۹



## نقشهٔ (مسیر حجاج چینی)

در هر صورت، این مسیر تنها مسیر آبی و خاکی کشور چین برای حج نبود. مطابق اسناد تاریخی، یکی از سفرهای نادر که توسط زائران چینی به سرزمینهای مقدس انجام می شده، به نام سفر مفاجو [Mafaju's journey] مشهور بوده است. در این سفر مفاجو مسیر دیگری غیر از آنچه که در بالا ذکر شد برای خود انتخاب می کند و این به خاطر دلایل سیاسی می باشد که در این منطقه قبلاً رخ داده و آن را تحت تأثیر خود قرار داده است.

اسناد بسیار اندکی از سفر حج چینیان وجود دارد و این امر درک روشن از کلیات شاخصه های سفر حج چینی ها را برای ما مشکل می سازد، لذا اظهار نظر کردن در خصوص اینکه چه ترکیبی از این مسلمانان در قالب مذهب تشیع و یا اهل سنت بوده اند نیز در پشت پردهٔ فقدان سند و ادله خاک می خورد. بنابراین، در خصوص نحوه و کیفیت عزیمت آنها و تفاوتها یا اشتراکات احتمالی بین دو مذهب نیز در این سرزمین نظریهٔ چندان محکمی برای ارائه وجود ندارد اما در خصوص مسیرهای تردد مسلمانان چینی، برخی نتیجه گیری ها قابل احصا است. در کل سفر حج چینی ها را می توان از دو راه اصلی در نظر گرفت؛ راه زمینی و راه دریایی؛ راه دریایی از سواحل دریای چین از جانب جنوب این کشور آغاز می شد. علی رغم مشکلاتی که در خصوص سفر زمینی وجود داشت و پیش تر به آن اشاره شد، به نظر می رسد بیشتر زائرین این مسیر را نسبت به راه

مسيرهاي آسيايي حج جلوههاي تاريخي وجغرافيايي

دریایی ترجیح میدادند و این به خاطر پراکندگی جغرافیایی دین اسلام در چین است، جمعیت مسلمان در مرزهای شمال غرب چین افزایش یافته و در تاریخ با عنوان ترکستان شناخته شده بود. این مناطق با بنادر دریای چین در جنوب فاصلهٔ بسیار داشت و برای رسیدن به آن، بایستی هزاران کیلومتر مسافت طی می شد که نوعی مسیر اضافی برای حرکت زائران به سوی عربستان محسوب می شد.

برای زائران چین به مراتب آسانتر بود که از طریق آسیای میانه و با عبور از سمرقند و سپس «سند» از طریق دریا به سمت عربستان مسافرت کنند و یا ادامهٔ مسیر داده و به صورت زمینی، از طریق ایران و عراق که عدهای از ترکها در آن ساکن بودند، عبور کنند. این ترکها به ظاهر قرابت نژادی با ترکهای چینی منطقهٔ ترکستان داشتند و در نتیجه، حضور آنها باعث می شد که مقداری از سختی های سفر آنها کاسته شود.

در طرف دیگر، سفر حج از طریق بنادر چین رونق بسیار کمتری داشت و علت آن هم اندک بودن تعداد مسلمانان در مناطق مرکزی و جنوبی چین بود. مسلمانان این مناطق همگی در شهرهای بزرگ تجاری ساکن بودند و در برخی مناطق در شهرهایی که توسط اعراب و مسلمانان ساخته شده بود سکونت داشتند. بنابراین، ظهور و گسترش اسلام در این مناطق قابل مقایسه با مناطق غربی چین نیست و طبیعی است این امر در خصوص تعداد زائران مربوط به آن مناطق نیز می تواند مصداق داشته باشد.

#### اوضاع مسیرهاس مج آسیا در گذر تاریخ مکومتها

جادههای حج از جانب شرق و جنوب شرق آسیا به اندازهٔ شبه جزیرهٔ عربستان شاهد تحولات جدید در امر تردد نبود. خلفا و حکام اسلامی مسیر ویژهای را برای حج تأسیس کرده بودند. آنها در کنار جادهها اقدام به حفر چاه نموده و برای اینکه تسهیلاتی برای سفر حج زائران مسیرهای عراق، شام، ترکیه، مصر و آفریقای شمالی و سایر سرزمینها به وجود آورند، به تأسیس کاروانسرا و استراحتگاه پرداخته بودند، (بیناچی، آر، ۲۰۰۴) اما راههای حج که از جانب چین، مجمع الجزایر مالایی و هند می آمد، شاهد این مقدار توسعه یافتگی نبود و این در حالی بود که راههای مذکور خیلی پیش تر از میلاد مسیح توسط تمدنهای

مسيرهای آسيایی حج جلوههای تاريخی و جغرافيايو

باستانی جهت بهبود روابط بین دولتها و تسهیل در رفت و آمد و رونق سفرهای تجاری ساخته شده بودند. این امر در راههای زمینی و دریایی حج به نحو شایستهای نمود پیدا کرده بود.

گذشته از این، همین مسیرهای حج در معرض انعطاف پذیری و تغییرات ناشی از دلایل سیاسی و اقتصادی بودند. به عنوان مثال مسیرهای عراق، شام و مصر در ایام حج تغییرات فراوانی را تجربه می کردند، به خاطر اشغال برخی از شهرهای مناطق شام در جنگهای صلیبی، راههای حج شامات و مصر برای مدت دو قرن ناامن، بی ثبات و متغیر بود، (ابن اثیر، ۲۰۰۲، ج۵، ص۴۳). این اشغال شامل کرک [Al Karak] می شد که در مرزهای بیابانی عربستان و در کنار شهر تبوک [Tabuk] واقع شده بود، این منطقه به عنوان یکی از مهمترین ایستگاههای مسیر حج تلقی می شد، (المقریزی، ۱۹۷۳، ص۲۰۱۳).

این وضعیت در خاور نزدیک، بنا به برخی دلایل، به شکل متفاوتی بود. دلیل بسیار مؤثر آن نیز فقدان یک نهاد (دولت) سیاسی دینی، مشابه آنچه که در عراق و شام و مصر ظهور کرده بود، تلقی می شد. این نهاد سیاسی به صورت رسمی امنیت راه های حج را بر عهده گرفته و توجه زیادی به تسهیل سفر برای حجاج داشت. پیچیدگی، دشواری و خطراتی که در سفر حج در آن زمان مطرح بود، ضرورت دینی و سیاسی را بر آن داشت تا جاده ها را امن و مسیرهای جدید مخصوص کاروان های حج ساخته شود و منازل اقامت، بازار خرید و مسافر خانه ها پذیرای هزاران زائر و مراکب آنها باشد.

عضدالدولهٔ دیلمی با برخی اقدامات رفاهی و عمرانی چون لغو اخذ مالیات راهداری از حجاج مسیر عراق، بازسازی مسیر مکه، اهدای پول بسیار به خاندانهای با نفوذ مکه و مجاوران خانهٔ خدا، حفر چاههای آب در مسیر مکه و بالاخره فرستادن جامهٔ کعبه به صورت سالیانه، موقعیت خود را در حرمین تحکیم کرد.آلب ارسلان و ملکشاه سلجوقی نیز، به رغم توان نظامی، از چنین سیاستهایی بهره گرفتند، (ابن اثیر، ۱۳۸۳، ج۱۰، ص ۹۱).

به استثنای دولت مغولان در هند، کمتر دولتی در این منطقه یافت می شد که به تسهیل سفر حج به عنوان یک اولویت رسمی بنگرد. بنابراین، سفر حج بیشتر توسط

۱. کُرک شهری است در کشور اردن و مرکز استان کرک نیز هست.

اشخاص و بهصورت خصوصی ساماندهی میشد تا در قالب یک امر رسمی و توسط دولتها. مسلمانان این مناطق در قالب ساماندهی شخصی (خصوصی) بهصورت جداگانه و گروهی به سفر حج مشرف میشدند.

از قرن دهم تا سیزدهم، به سبب تسلط حکومت عثمانی بر حجاز، حج گزاری مسلمانان، تابع چگونگی مناسبات دولتهای متبوعشان با عثمانیان بود. حج گزاری حجاج ایرانی در این ادوار، که در گیر مناسبات ِ غالباً خصمانه صفویان و عثمانیان بودند، با مخاطراتی چون مسدود شدن متوالی مسیر ایرانیان (مسیر بصره مکه)، وادار ساختن ایرانیان به استفاده از مسیرهای پر خطر و سوء قصدهای مکرر به ایرانیان شیعه مذهب در مکه و حتی مسجدالحرام همراه بود، (اِسرا دوغان، به کوشش: رسول جعفریان، ۱۳۸۳، ج۱، ص۵۵ و میقات حج، شماره ۴۸).

این نکته قابل توجه است که امنیت و ثبات به وجود آمده در این مناطق توسط مراکز دینی، نظامی و علمی، به طور مؤثری در تأمین امنیت سرزمینهای واقع در مسیر حج کاربرد داشته است و این سفر طولانی را با ایجاد استراحتگاه، کاروانسرا، بازار، چاههای آب و برخی امکانات رفاهی دیگر برای زائران و تجار آسان می نمود. این استراحتگاهها که در طول مسیرهای حج ساخته شده بودند مجهز به کتابخانه، مدرسه، اتاق پذیرایی و همچنین مراکز امنیه بودند که زائران و رهگذران را در برابر سرقت و راهزنی حمایت نموده و به تأمین امنیت و آسایش آنها برای سفر به مکه و سایر سرزمینهای اسلامی تا رسیدن به منزلگاه شان می پرداختند. این امر به نوبهٔ خود باعث افزایش انگیزه و تعداد مسلمین برای انجام فریضهٔ حج می شد. ابن جبیر که یک جهانگرد در قرن ششم بود هنگام عزیمت به سفر حج با کاروانهای حج عراق به توصیف انبوه زائران که از آسیای میانه و شرق آسیا می پردازد:

«به این کاروان حج عراقی گروههای زیادی از زائران خراسان، موصل و دیگر مناطق ملحق شدند که به همراه (رییس) مدیر کاروان آمده بودند و تعداد آنها قابل شمارش نبود، (ابن جبیر، ۱۹۶۳، ص ۱۸۵) قبل از قرن ششم کاروانهای خراسان به همراه زائران عراق به سمت مکه حرکت مینمودند و حتی این حرکت مشدرک گاهی بهخاطر تأخیر کاروان خراسانی ها باعث تأخیر و یا ابطال زمان حج می شد.» (جعفریان، رسول، ۱۳۸۵ و مجلهٔ میقات حج، ش ۵۷ ، ص ۶۸).

منابع تاریخی نشان دادهاند که حتی زائرانی که از هند می آمدند و ارتباطی با کشورهای اسلامی آن زمان نداشتند، علاوه بر راه دریا، از راه زمینی که امنیت بهتری هم داشت به سفر حج عازم می شدند. زائران هندی از طریق خاک ایران و عراق به مکهٔ مکرمه مشرف می شدند اما در آغاز قرن ششم و بر اثر اهمیت تحولات سیاسی به وجود آمده در هند و ایران که تأثیر گذار بر سفر حج نیز بود، مجدداً به راه دریایی روی آوردند، (سباعی، احمد، ۱۴۱۹، ج۲، ص۵۲۹).

همانگونه که پیش تر اشاره شد صفویان با تسلط بر ایران، مذهب دوازده امامی شیعه را در متصرفات خود رواج دادند و در تقابل سیاسی و ایدولوژیک با امپراتـوری عثمـانی قرار گرفتند، (استفورد، جابز،۱۹۷۷، ص ۷۷) عثمانیان که به عنوان نمایندهٔ رسمی اهل سنت در جهان اسلام در آن زمان تلقی می شد، مدیریت و تولیت دو مسجد مقدس مکهٔ مکرمه و مدينهٔ منوره را بر عهده داشتند. مخالفت دولت عثماني و دانشمندان متعصب سني با حاجیان ایرانی و علمای شیعهٔ مقیم حرمین از دورهٔ حکومت صفویه به بعد، شکل جدی-تری یافت و به بدرفتاری با ایرانیان شیعه و قتل علمای شیعه منجر شد. بر اثر این دشمنیها در سال ۱۰۴۷ق. حاجیان ایرانی از سرزمین حج اخراج و در سال ۱۰۸۸ق. به بهانهٔ واهی دانشمندی با نام سید محمد مؤمن رضوی را در حریم کعبه به شهادت رساندند. در سال ١١٠٥ق. عالم ديگر با نام شيخ حسين بن ابراهيم تنكابني را سخت كتك زدنـد كـه بيمـار شد و در راه مدینه درگذشت. این اختلافها در دورهٔ افشاریه سخت تر شد و در سال ١١٥٧ق. كه نادر شاه با دولت عثماني درگير بود، در حرمين اعلام شد كه همهٔ خطيبان به طور رسمی در منابر شیعیان را لعن کنند، (جعفریان، رسول، میقات حج، ش۴، ص۸۲). با توجه به این دشمنی و عداوت، صفویان نیز در مقابل، مانع تردد برخی از مسلمانان اهل سنت منطقهٔ هند از خاک خود به سمت عربستان شده و برخی تسهیلات و امکانات بوجود آمده توسط دولت عثماني براي سفر حج را از ميان برداشتند. ا

۱. به گزارش خبر گزاری ها، خالد الفالح، وزیر بهداشت عربستان سعودی اعلام کرد: «عامل وقوع حادثهٔ منا که منجر به کشته شدن صدها نفر شد، قضا و قدر الهی بود.» وی همچنین اعلام کرد:

مسلماً از آن به بعد، زائران هندی، راه زمینی (خاک ایران) را برای سفر حج چندان امن نمی دیدند و راه دریایی را گزینهٔ مناسبتری می یافتند. از طرف دیگر مغولان در دهه دوم قرن ۱۶ میلادی بر شمال هند تسلط یافته و امپراتوری اسلامی را توسط ظهیرالدین محمد بابر تأسیس نمودند، بابر یکی از نوادگان تیمور لنگ بود که پنجاب در شمال هند را تصرف نموده و تصرفاتش را تا اوج حکومتش به سال ۱۵۲۶ میلادی ادامه داد. در دوران حکومت دو نفر از دودمان وی؛ محمد همایون بدشاه و جلال الدین محمد اکبر، امپراتوری آنها از نظر سیاسی و قدرت حکومتی به بزرگترین حکومت شمال هند تبدیل شده بود. ۲

هند در طول حکومت مغولان، دورهای از ثبات و صلح را تجربه نمود که به طور مؤثر آن را قادر ساخت تا روابط خود با کشورهای اسلامی واقع در شبه جزیرهٔ عربستان را تقویت بخشد. آمپراتوری مغولان به خصوص وارثان آنها؛ یعنی ایلخانان ساماندهی و تسهیل در سفر حج را به عنوان مسئولیتی برای خود به تبعیت از منش امویان، عباسیان و عثمانیان میدانستند. بنابراین، آنها متولیانی را برای کاروانهای حج منصوب نموده و هرچه که برای تأمین امنیت مورد نیاز بود برای آنها فراهم ساختند. ایلخانان در ارسال هدایا و تحفههای نفیس به مساجد مقدس مکه و مدینه از همدیگر گوی سبقت را می ربودند.

عطاملک جوینی در زمان حکومت آباقاخان طبق فرمان وی اعلام کرد که راه حج

<sup>«</sup>ازدحام جمعیت و پایبند نبودن حجاج به دستورات و تردد بعضی از حجاج بر خلاف طرحهای اعلام شده از طرف سازمانهای امنیتی و وزارت حج، در این حادثه نقش داشته است.

رسانه های وابسته به عربستان سعودی نیز در مقام توجیه حادثهٔ تأسف آور منا به طور گسترده تلاش می کنند گرمای شدید هوا، حرکت معکوس بعضی از حجاج در مسیر اعلام شده و پایبند نبودن بعضی از کاروان ها به عبور از مسیرهای تعیین شده را از عوامل اصلی این حادثه معرفی

۱. بورنت، پی، ۱۹۹۴، " Ottoman Sea power and Levantine Diplomacy in the Age of " انیویورک انتشارات سان پرس، ص۱۳۶

<sup>&</sup>quot; The Muslim Empires of the Ottomans, Safavids and Mughals" ، ۲۰۰۹ د یلی. اس، ۲۰۰۹ ، "The Muslim Empires of the Ottomans, Safavids and Mughals" ، انتشارات دانشگاه کیمبریج، ص۳۳

۳. پیرسون،ام، ۱۹۹۶، " Pilgrimage to Mecca, The Indian Experience "۱۹۹۶،" پراینستون، نشر مارکوس وینر، ص۱۵۰۰

باز شده و برای کسی عذری برای رفتن باقی نمانده و لذا مردم مهیای سفر حج شوند. سپس عربهای بین راه را فراخواند و مال فراوانی به آنان داد و از ایشان گروگانهایی گرفت که حجاج را ببرند و به سلامت بازگردانند. در ضمن کسی را معین کرد که در سفر حج سرپرست حجاج باشد. ابن فوطی تأیید می کند که در این سال؛ یعنی ۴۶۷ق. مردم برای انجام مراسم حج به مکه رفتند و به سلامت بازگشتند. ا

برخی از منابع، به سفرهای حج به عنوان نقطه عطفی در دورهٔ مغولان و ایلخانی اشاره کردهاند؛ به این دلیل که آنها توجه زیادی به مراقبت از زائران این سفر معنوی و سربازانی را برای محافظت از زائران در راهها به کارگیری می کردند.

همچنین در سال ۷۰۲ ق./۱۳۰۳م. غازان خان فرمانی مبنی بر تعظیم و تفخیم سادات مکه و خادمان بیتالله الحرام صادر کرد و چون راه مکه به واسطهٔ اعراب بدوی مسدود و ناامن بود درصدد امنیت بخشیدن به آن برآمد و امیر قتلغشاه را به عنوان امیرالحاج تعیین کرد.

وی همچنین حدود هزار سوار با اسب و یدک و کوس و علم و بارگاه و سرا پرده و دیگر لوازم مراسم حج در اختیار قتلغشاه قرار داد. غازان خان نیز محملی مخصوص و مزین به نام خود را به همراه حجاج روانهٔ حجاز کرد و برای تزیین کعبه، پردهای گرانبها فرستاد و دوازده تومان طلا جهت تأمین امنیت راه حج در وجه شیوخ عرب و قبایل سر راه و ملوک مکه و مدینه تعیین کرد.

از جمله در کتب تاریخی آمده است: هنگامی که سلطان بابر(۱۴۱۸-۱۵۳۰) در جنگ بانی پت در سال ۱۵۲۶ پیروز شد، جهت سپاسگزاری از لطف خداوند بهخاطر این پیروزی هدایا و تحفههای گرانبهایی را به شهرهای مکه و مدینه ارسال کرد. همچنین

ميقات

١. ابن فوطى، الحوادث الجامعه، ترجمه عبدالمحمد آيتى. تهران: انجمن آثار و مفاخر فرهنگى ١٣٨١، صص ١٤٢٠

۲. پیرسون. ام، ۱۹۹۶، "۱۹۹۰ Mecca۱۸۰۰–۱۵۰۰" ، ۱۹۹۶ پرینستون، انتشارات مار کوس وینر، ص۱۹۹۹

٣. شبانكارهاي، مجمع الانساب، صحيح ميرهاشم محدث. تهران: انتشارات امير كبير ١٣٥٣، ص ٢٥٥

هنگامی که سلطان همایون (۱۵۵۶/۱۵۰۸) بعد از چندین مبارزه در مقابل برادر خود کامران پیروز شد، او را به حج فرستاد و اجازه داد که عمره را نیز بجا بیاورد، همچنین به همراه وی هدایایی را نیز به مکه و مدینه فرستاد. علاوه بر آن، هنگامی که بایرام خان در برابر خان مغول سلطان اکبر شکست خورد، از وی اجازه خواست تا به حج عزیمت نماید و نقل شده است که خاتون بیگم و سلیمه سلطان از دربار مغولان در سال ۱۵۷۵م. به حج مشرف شده و سلطان اکبر نیز به همراه آنها هدایایی را ارسال کرده است. ا

حتی علی رغم تضعیف امپراتوری بابریان، کاروانهای حج هندیان بیشتر مورد توجه این امپراتوری قرار گرفت، به عنوان مثال سلطان محمد بهادرشاه (۱۷۷۵–۱۸۶۲) علی رغم اینکه قدرت خود را به تمامی مناطق تحت سلطه اش به صورت کامل اعمال نکرده بود، همه ساله مسئولیت اعزام سه کشتی از حجاج را به عربستان بر عهده داشت و همواره این کشتی ها را مملو از هدایا و تحف به سمت مکه و مدینه اعزام می نمود. آ

#### نتيجه گيرس

راههای تجاری باستانی، نقش بسیار مهمی در شکل دادن روابط تجاری و فکری بین شبه جزیرهٔ عربستان و کشورهای شرق آسیا داشته و این ریشه در تاریخ چند صد سالهٔ قبل از میلاد این منطقه داشته است، جادهٔ ابریشم که توسط چینی ها تأسیس شد، یکی از برجسته ترین نمونهٔ این نوع راههای باستانی بود. فرهنگ، مذهب، سنت و تجارت بهصورت آزادانه در طی قرنها بر اساس یک توازن منحصر به فرد در مشرق زمین تبادل می شده است. بعد از ظهور اسلام، که به عنوان دینی آمیخته با آموزههای فرهنگی در قسمتهای غرب آسیا مطرح بود، راههای تجاری سهم قابل ملاحظهای در انتقال آن به مناطق شرقی آسیا در سالهای اولیهٔ ترویج این مذهب الهی داشته است، سفر تجاری باعث نفوذ اولیهٔ مذهب تشیع اندکی بعد از ورود اسلام به مناطق شرق آسیا گردید. مسلماً عامل شیعه گری



۱. جلال اللدين سعيد،۱۹۸۴، Geographical Hajj in Urdu Literature, The first ،۱۹۸۴، د جلال اللدين سعيد، من سعود، ص ۲۳۱ Conference

۲. همان.

— مسيرهای آسيايی حج جلوههای تاريخی و جغرافيايی

در شرق آسیا در طول تاریخ باید همراه با مجموعهٔ اوضاع و شرایط روند اسلامی شدن منطقه، مورد توجه قرار گیرد. در هر صورت در این مناطق، غیر از تجارت، راه مشابه دیگری بهنام «حج» بعد از گذشت چند سال به وجود آمد که باعث رونق و تسهیل سفرهای زائران و مسافران مناطق آسیای مرکزی و چین به شبه جزیرهٔ عربستان شد. اما این راه مانند آنچه به عنوان راه حج در عراق و مصر آن زمان مطرح بود، تأسیس و تثبیت نشده بود و علت آن، یکی فقدان حکومت مرکزی در این مناطق برای تدبیر و مدیریت این امر بود و علت دیگر تعداد اندک زائران بوده است که احتمالاً از ده ها و یا چیزی کمتر از صد نفر در سال بوده است که این عامل نیز باعث ضعف رونق سفر حج در مقایسه با مناطق دیگر مانند شام و مصر و عراق شده بود.

بازخورد رفتاری حکومتها با مسلمانان در مسیرهای حج، به نوع تعاملات دولتها با اسلام و دستگاه خلافت باز می گشت و بر این اساس متفاوت بود. در جریان حملهٔ مغول و درپی نگرش حاکمان آنها اعزام به حج ممنوع اعلام شد، دستگاه ایلخانی و حکومت بابریان هند برای کسب جایگاه ویژه و مشروعیت مذهبی علاقه مندی زیادی به این امر نشان می دادند و گاهی بر اثر ضعف امنیت راهها و ناتوانی برخی دولتها این فریضهٔ الهی برای سالیانی تعطیل می شد و گاه به علت زاویهٔ سیاسی ومذهبی حاکمیت غالب سنی مذهب با برخی دولتها مانند صفوی، محدودیتهایی برای عزیمت شیعیان برای انجام حج به وجود می آمد. اما در هر صورت در طول تاریخ اسلام با بروز هر نوع محدودیتی مسلمانان از راه و روش دیگری برای رسیدن به این سرزمین روحانی استفاده کرده و رفته رفته جلوهٔ تمدنی این سفر معنوی ارتقا بخشیدند.

#### منابع و ماخذ:

- ١. ابن اثير، ١٣٨٣، الكامل في التاريخ، نشر اساطير، تهران.
- ٢. ابن جبير، ١٩۶٣، رحلة ابن جبير، بيروت، دارالصدر.
- ۳. ابن فوطی، ۱۳۸۱، الحوادث الجامعة، ترجمهٔ عبدالمحمد آیتی. تهران، انجمن آثار و مفاخر فرهنگی.
- ۴. ابوالغازی بهادرخان، ۱۸۷۱، شجرهٔ ترک، چاپ پیترمزون، سن پطرزبورگ، چاپ افست آمستردام.

- ۱۹۱۳، ترنول د تـوین بـی، ۱۹۱۳، " A History of the ،۱۹۱۳، الندن کمیانی کنس تیل. Propagation of the Muslim Faith
- 8. استنفورد، جابز، ۱۹۷۷، " History of the Ottoman Empire " انتشارات دانشگاه کمبریج.
- ۷. اسرا دوغان، ۱۳۸۳، «(بررسی کتاب) حجّاج و سلاطین (اثر ثریا فاروقی)» به کوشش رسول جعفریان، میقات حج، شماره ۴۸
- ۱ آمریکا، "The Silk route: A History " ۱۹۸۶ " ایالات متجدهٔ آمریکا، گذاری و برونستون، ۱۹۸۶ " ایالات متجدهٔ آمریکا، نشر facts on files
- ۹. بورنت، پـی، ۱۹۹۴، " the Age of Discovery "نیویورک، انتشارات سان پرس.
- ۱۰. بولنویس. ال، ۲۰۰۵، "Monks، Warriors and Merchants "هنگ کنک، Odyssey Books
- ۱۱. بیناچی، آر، ۲۰۰۴، انتشارات دانشگاه آکسفو د. "Slamic World" انتشارات دانشگاه آکسفو د.
- ۱۲. پیرسون، ام، ۱۹۹۶، "-۱۹۹۰ Mecca،۱۵۰۰" پیرسون، ام، ۱۹۹۶، "-۱۹۹۰ بیرستون، ام، ۱۹۹۶، "پراینستون، نشر مارکوس وینر.
  - ١٣. تنوخي، محسن بن على، ١٩٧٨، كتاب الفرج بعدالشدة، چاپ عبود شالچي، بيروت
- Old World Encounters: Ottomans، Safavids and " ،۱۹۹۳، بی، ۱۹۹۳. اینشارات دانشگاه کیمبریج. "Mughals
- ١٥. جعفريان، رسول، ١٣٧٩، حجاج شيعي در دورهٔ صفوي، نشريه ميقات حج شماره ۴، تهران
- ۱۶. جعفریان، رسول، ۱۳۸۵، تاریخ حج گزاری مسلمانان و سهم ایرانیان در آن، مجله میقات حج، شماره ۵۷، تهران.
- ۱۷. جلال الدین سعید، ۱۹۸۴، " ۱۹۸۴، " ۱۹۸۴، الدین سعید، ۱۹۸۴، " Conference " نشر دانشگاه محمد بن سعود.
  - ١٨. جواد على، ١٩٧١م، المفصل في تاريخ العرب قبل الاسلام، بيروت، دارالعلم للملايين.
- ۱۹. الحداد، الف، ۱۹۸۵، " An Introduction to the History of Islam in the " ۱۹۸۵، الحداد، الف، ۱۹۸۵ " Far East جده، اعلام المعرفه.
- ۲۰. دیلی.اس، ۲۰۰۹، " The Muslim Empires of the Ottomans، Safavids and



- Mughals "انتشارات دانشگاه کیمبریج.
- ٢١. سباعي، احمد، ١٤١٩، تاريخ مكه، رياض، كتابخانه ملى ملك فهد.
- ٢٢. سزار، اي.ام، ١٩۶۶، الاسلام في شرق الاقصى، بيروت، انتشارات دارالعربيه.
- ٢٣. السمير، ف، ١٩٧٧، الاصول التاريخية للهجرية العربية الاسلاميه في الشرق الاقصى، بغداد، وزارت رسانه ها و ارتباطات جمعي.
  - ۲۴. شبانكارهاي، ۱۳۶۳، مجمع الانساب، صحيح ميرهاشم محدث. تهران: انتشارات اميركبير.
- The Hajj in the Malay World ۱۸۵۰–۱۹۵۰: Its "،۲۰۰۵، قصريفه.آی، ۲۵۰. Historical Dimension and Impact "، کوالالامپور، دانشگاه بین المللي مالزی.
- ۲۶. شوقی، ای. کی. تو، ۱۹۹۱، " ۱۹۹۱، " Sovereign " کو بت، عمل المع فه.
- Economic Implications of Moslem Pilgrimage from " ۱۹۸۸، ۱۲۰. عبدالقادر، ۱۹۸۲، ۴ Malaysia، No Editor، Contemporary Southeast Asia
- Hadharami Traders, Scholars and " ۱۹۹۷، " کلرنس اسمیت، ۱۹۹۷. فریتیش، یو، و کلرنس اسمیت، ۱۹۹۷، "Statesmen in the Indian Ocean، ۱۷۵۰۶–۱۹۶۰۶
- Religions of the Silk Road: Overland Trade and ۱۹۹۹، فلتز، آر.سی، ۱۹۹۹. Exchange from Antiquity to the Fifteenth Cultural

  Century نیویورک، نشر اس تی مارتینز.
- ۳۰. قربانی، زین العابدین، ۱۳۶۱، علل پیشرفت اسلام و انحطاط مسلمین، دفتر نشر و فرهنگ اسلامی، تهران.
  - ٣١. كشّى، محمد بن عمر ١٣٤٨ش. اختيار معرفة الرجال، چاپ حسن مصطفوى، مشهد.
- ۳۲. لمبارد، م، ۱۹۹۸ " During the First Four". لمبارد، م، ۱۹۹۸ " During the First Four
  - ۳۳. ليواتس، ال، ۱۹۹۴، "When China Ruled the Seas" "نشر دانشگاه آكسفورد.
- ۳۴. محمد يوسف، ۱۹۹۲، " The Malay Sultanate of Malacca " ترجمه د كتر مظفر تات، كولالأميور، وزارت آموزش مالزي.
  - ۳۵. محمد، د و الف.نوح، ۱۹۷۷، "Islam in Indonesia". جده، انتشارات دارالسعوديه.
- ۳۶. محمدعلی ربانی، ۱۳۹۲، بررسی نقش عامل تشیع در منشأ عربی، هندی، ایرانی وچینی ورود وگسترش اسلام در آسیای جنوب شرقی، سازمان فرهنگ و ارتباطات اسلامی.

ميقات

- ۳۷. المروزى شرف الزمان، ۱۹۴۲، " Abwab al-Sin wa al-Turk wa al-Hind " لندن، المحروزى شرف الزمان، ۱۹۴۲، " لا النجمن سلطنتي جامعة آسيايي بريتانياي كبير و ايرلند.
  - ۳۸. المسعودي، ۱۸۶۱، مروج الذهب و معادن الجواهر، پاریس، انتشارات الامبراطوریه.
    - ٣٩. المقريزي، ١٩٧٣، الخطوط و الآثار، داراللحيا.
- ۴۰. میلـز، جـی. وی، ۱۹۷۰، "The Overall Survey of the Ocean's Shore "نشـر دانشگاه کیمبریج.
- ۴۱. نیکولاز، ۱۹۸۷، " Geography and Journeys in the Arab world "، لبنان، نشر دارالکتاب.
- Foreign Devils on the Silk Road: The Search for " ،۱۹۸۰، پی، ۱۹۸۰. ۴۲. هابکیر ک. پی، ۱۹۸۰ " the Lost Cities and Treasures of Chinese Central Asia " نشــر ای ام هر ست دانشگاه ماساچو ست.
- ۴۳. هرمتا ، جی، ۱۹۹۴، "History of civilizations of Central Asia" ،۱۹۹۴ "جلد دوم، The evelopment of sedentary and nomadic civilizations: ۷۰۰ BC " پاریس، انتشارات یو نسکو ۱۶۹۸
- Islamic frontiers of China: silk Diplomacy in the " ،۱۹۹۰ ، وی، ۴۹. هــو. ام. وی، ۱۹۹۰ " Age of Discovery " نیویــورک. سانی، "route images" سنگاپور، نشـر شــرکت طه فان
- Al-Hindi: The making of the indo-Islamic World " ۲۰۰۲، اینک. ای، ۲۰۰۲ انتشاران بریل آکادمیک.
  - ۴۶. ياقوت، ٢٠٠٩، معجم البلدان، لبنان، نشر دارلفكر.
- The Silk Roads: Highways of culture and "۲۰۰۱،" اليوسف.وى، ۲۰۰۱ "Commerce" انتشارات يونسكو.

# خاطرات